
“O STATUS MORAL DOS ANIMAIS” 

 

 -FARIAM OS ANIMAIS PARTE DA NOSSA COMUNIDADE MORAL? 

 

Aula na Escola Bíblica Dominical de 27 de setembro 2020 

Pb. Carlos Magalhães 

 

OBJETIVO: Expor a perspectiva evangélica sobre deveres morais 
para com os animais, em conjunto com as demais perspectivas 
sobre a existência ou não desses deveres morais.  

 

1.Histórico 

1.1. Em 1975 Peter Singer escreveu A Liberação Animal, em que 
argumenta a favor da igualdade na condição dos animais em relação 
aos homens, concluindo pela necessidade de reconhecimento dos 
direitos iguais destes e de sua comunhão moral com os humanos. 
O livro foi escrito num movimento maior da sociedade pelos 
direitos dos animais, junto com outros, como A Condição Moral 
dos Animais, de Stephen Clark; bem como contemporâneo ao 
surgimento de entidades como a PETA (People for Ethical 
Treatment of Animal – Pessoas pelo Tratamento Ético dos 
Animais).  

1.2. A discussão, porém, é de longa data: 

Aristóteles (384-322 a.C.): realizava vivissecções (animal vivo) 
e dissecações (organismo morto). 

Pitágoras (582-500 a.C.): dizia que tratar bem  criaturas não-
humanas era um dever.  

Hipócrates (450 a.C.):vinculava o aspecto de órgãos humanos 
doentes com o de animais, com finalidade claramente didática. 
Os anatomistas Alcmaeon (500 a.C.), Herophilus (330-250 a.C.) e 
Erasistratus (305-240 a.C.)  vivissecavam  animais para  
observar estruturas e fazer formulações sobre o funcionamento 
dos órgãos.  

A moral judaico-cristã, com base nos ensinamentos bíblicos, não 
reconhece a mesma natureza entre homens e animais, e tem estes 
por inferiores e dados para servir ao homem.  Tal concepção foi 
revigorada pela filosofia escolástica, cujo principal vulto, São 
Tomás de Aquino (1228-1274), costumava dizer que não tínhamos 
deveres para com essas criaturas. Contudo,  na história da igreja 



há entendimentos antagônicos, com Basílio Magno (século IV) 
orando pela salvação dos homens e dos animais, João Crisóstomo 
(século IV)insistindo no dever de demonstrar bondade aos 
animais, Isaque, o sírio (século VII) falando do cerne da piedade 
como sendo “o coração amoroso” que tem repulsa sofrimento 
animal” e Francisco de Assis (século XII) promovendo a 
reivindicação dos direitos dos animais. Como aponta Norman 
Gleiser “todas essas pessoas se desenvolveram essencialmente em 
tradição cristã mística na qual a vida espiritual era 
alimentada, dentre outras coisas, por meio da sintonia com a 
natureza e com todas as criaturas de Deus”.  

 

A primeira lei a proteger os animais, talvez tenha sido uma que 
existiu na Colônia de Massachussets Bay, em 1641, em legislatura 
de inspiração puritana sob os deveres bíblicos de não tratar com 
crueldade os animais. Esta lei propunha que: “ninguém pode 
exercer tirania ou crueldade para com qualquer criatura animal 
que habitualmente é utilizada para auxiliar nas tarefas do 
homem”. 

Ainda no meio protestante, os neo-ortodoxos, sob inspiração de 
Karl Barth (1886-1969, século XX) em sua Dogmática Eclesiástica, 
“incluem os animais na aliança da graça, como criaturas 
redimidas e de igual valor”, informa Gleiser.  

“O racionalismo do francês René Descartes (1596-1650) contribuiu 
também para excluir os animais da esfera das preocupações morais 
humanas. Justificava, assim, a exploração dos animais ao afirmar 
que eles seriam destituídos de alma e sentimentos, incapazes, 
portanto, de experimentar sensações de dor ou de prazer.” 
(Adriana Maluf, apostilas em Bioética e Biodireito)  

“Diversos pensadores e pesquisadores ocuparam-se da causa 
envolvendo os animais, entre eles Leonardo da Vinci, William 
Harvey, cuja obra publicada em 1638, sob o título "Exercitatio 
anatomica de motu cordis et sanguinis in animalibus" apresentou 
os resultados obtidos em estudos experimentais sobre a 
fisiologia da circulação realizados em mais de 80 diferentes 
espécies animais; Jeremy Benthan, em 1789, retomando ideias já 
existentes na antiga Grécia, lançou a base para a posição 
atualmente utilizada para a proteção dos animais. Ponderou: A 
questão não é, podem eles raciocinar? ou podem eles falar? Mas, 
podem eles sofrer? posicionou-se favoravelmente a condição de 
igualdade que deveria ser outorgada entre todos os seres 
sensientes em virtude de sua capacidade de sofrimento. Assim 
sendo, incluiu os animais numa comunidade moral tendo em vista 



seu critério de sensibilidade, para ele um atributo moral.” 
(Adriana Maluf, apostilas em Bioética e Biodireito). 

Charles Darwin, em 1859, em seu “Origem das Espécies”, lança uma 
das perspectivas básicas acerca da comunhão moral dos homens e 
animais aos estabelecer os pressupostos do vínculo existente 
entre as diferentes espécies animais num único processo 
evolutivo” (Maluf). Desta forma, sua teoria possibilitou a 
extrapolação dos dados obtidos em pesquisas com modelos animais 
para seres humanos. 

 

2. As três perspectivas:  materialista, panteísta e teísta 

 

2.1. A perspectiva materialista pode ser dividida entre antes e 
depois de Darwin. Antes dele a visão materialista – sustentanda 
também por não materialistas – era que os seres humanos, por 
serem os únicos racionais, diferiam de todos os outros animais.  

2.1.1. Porém, no século XVI surge a perspectiva materialista da 
humanidade. Maquiavel (1469-1527) disse que os seres humanos são 
como animais e Montaigne disse que “Os animais silogizam assim 
como os homens”.  Mas é apenas com A Origem das Espécies, de 
Darwin, em 1859, que surgiu um fundamento científico que embasou 
tais especulações filosóficas.  

2.1.2. Como diz Gleiser “segundo Darwin, muitos pensadores 
afirmam que a humanidade difere apenas em grau, e não em 
natureza, em relação aos animais. Isso afetou dramaticamente a 
ciência, a biologia e a psicologia modernas. Darwin afirmou que 
o homem é um animal superior, mas a diferença consiste apenas 
em grau, e não em natureza. Tanto seres humanos quanto animais 
possuem sentidos, intuições, emoções, capacidade de amar, 
memória, atenção, curiosidade e raciocínio. A única diferença é 
que os humanos têm poderes mentais mais fortes, porque possuem 
linguagem mais perfeita que a dos animais” 

 

2.1.3. Refutação da perspectiva materialista 

2.1.3.1. Só é possível admitir diferença de grau se puder se 
provar o intermediário entre eles. É possível que duas coisas 
de natureza diferente venham a ter muito em comum, mas uma não 
terá propriedades ou características da outra, implicando uma 
hierarquia – por exemplo, carros e bicicletas têm rodas e 
direção, mas falta motor às bicicletas.  

 



2.1.3.2. Uma diferença em grau é aparente e superficial; em 
natureza é profunda e real. As diferenças não são apenas de 
quantidade – mais ou menos inteligentes ou racionais; mais ou 
menos capazes de se expressar – mas na qualidade da inteligência 
e raciocínio. O pensamento humano é de outra qualidade, sendo 
completamente diferente, melhor e superior ao dos animais.  

2.2. A perspectiva panteísta 

2.2.1 Esta está no outro lado do espectro, em relação ao 
materialismo. Antimaterialista, é também anticristã. Há os 
panteístas clássicos, como é o caso dos hindus e algumas linhas 
do budismo e religiões centradas na natureza, como a neo pagã 
Wicca e também religiões animistas. Para eles, “há um aspecto 
divino e um significado especial em todos os seres criados. 
Muitos chegam ao ponto de esperar que cada pessoa tenha 
reverência e temor por todos os seres criados, incluindo plantas 
e animais.” Por trás disso, há a ideia de que Deus é tudo e tudo 
é Deus, sem distinção entre o ser divino e o ser criado.  

2.2.1.1. De forma não explícita, essa perspectiva é muito 
presente na cultura popular, como, por exemplo, na série Star 
Wars, onde Yoda declara, no filme O Império Contra-Ataca: “Meu 
aliado é a Força. Que aliado poderoso” A vida a cria e a faz 
raiar. Sua energia nos cerca e nos une [...] Sinta a Força ao 
seu redor. Bem aqui [...] entre você e eu e a pedra”  

2.2.1.2. Aplicando o princípio em defesa dos animais eles dizem 
que a natureza é um organismo vivo e que as espécies são 
manifestações de Deus, além de que os seres humanos são um com 
a natureza;  além de acusarem o cristianismo de já ter sido uma 
religião de natureza e ter abandonado essa posição por questões 
políticas.  

 

2.2.2. Refutação da perspectiva panteísta 

2.2.2.1 A natureza não é um organismo vivo, e isso é evidente. 
Há sim multiplicidade de criaturas vivas na natureza mas também 
outra multiplicidade de matéria não vivente. “A vida é 
caracteriza por complexidade específica. Os cristais são 
específicos, mas não são complexos. Polímeros aleatórios são 
complexos, mas não são específicos. Apenas coisas específicas e 
complexas são viventes. Apenas coisas específicas e complexas 
são viventes. Apenas elas possuem o código genético que 
especifica que tipo de ser vivente são” (Gleiser).  

2.2.2.2. Impossível - além de perigoso – considerar que humano 
e divino são uma mesma natureza: a Divindade é pura, eterna, 
imutável, infinita e absoluta. A natureza não é isso: é finita, 



limitada, mutável e composta por ato e potência. A natureza, 
conforme a Segunda Lei da Termodinâmica, está perdendo energia, 
e isso demonstra que o cosmos não pode ser eterno; a teoria 
geral da relatividade mostra que matéria e energia surgiram ao 
mesmo tempo.  Logo, impossível a natureza ter características 
de divindade! 

 

2.3. A perspectiva cristã 

2.3.1 Os cristãos estão divididos: o motivo da discórdia reside 
nos pressupostos e na escolha da metodologia hermenêutica. 
Quanto aos pressupostos, a guerra é entre a filosofia realista 
clássica e a filosofia existencial moderna; quanto ao método 
hermenêutico, o conflito é entre a hermenêutica histórico-
gramatical e as teorias hermenêuticas de de Heidegger-Gadamer. 
Aqui, entretanto, não examinaremos esse conflito, mas exporemos 
a posição reformada a partir do método histórico gramatical em 
contraposição aos argumentos dos neo-ortodoxos.  

 

2.3.2. A posição bíblica. 

2.3.2.1. Homens e animais receberam a mesma benção na criação 
(Gn. 1.11,28); a Bíblia fala de semelhanças entre homens e 
animais (Ec. 3.19) mas revela muitas características especiais 
dos seres humanos. Só a humanidade é criada à imagem de Deus 
(Gn. 1.26, 27; 1Co 11.7) e à semelhança dEle (Tg. 3.9), possui 
alma eterna (Gn 2.7), entendimento (Ef. 1.18; 4.18), consciência 
(Rm. 2.15) e memória moral (Gn 41.9); somente a humanidade se 
torna sábia por inspiração divina (Jó 32.8,9), tem natureza 
diferente das outras criaturas, e mais valiosa que outras 
criaturas (Mt. 6.26; 10.31; 12.12), é mais sábia que as outras 
criaturas (Jó 35.11), recebeu o domínio sobre as outras 
criaturas, bem como a capacidade para nomeá-las.  

 

2.3.2.2. Toda criação possui valor dado por Deus e manifesta a 
glória dEle (Sl 19.1), por isso a humanidade deve cuidar da 
criação (Nm 22.27-32); Dt 25.4). Os seres humanos e os animais 
possuem valor intrínseco aos olhos de Deus mas os homens têm 
função e ordem superiores na criação (Sl.8.7).  

 

2.3.2.3. A Bíblia valoriza toda a criação (Mt 6.26), mas não 
afirma que toda a criação tem o mesmo valor. Disse Jesus: “ Não 
tendes mais valor do que as aves dos céus?”. Em João 3.16 a 
expressão mundo não se refere à criação, mas o contexto deixa 



bem claro que ele está se referindo aos seres humanos (3.9). 
Daí, muito difícil incluir os animais na aliança da Graça, embora 
eles possam gozar os benefícios provenientes da prática daqueles 
que na Graça estão.  

 

2.3.2.4. Há semelhanças e diferenças entre a morte de animais e 
a de seres humanos. Os humanos têm almas que nunca morrem, 
enquanto os animais não (Ec. 13.7; 3.21); de nenhum animal a 
Bíblia fala “estar ausentes do corpo é estar presente com o 
Senhor” (2Co 5.8).  A Bíblia não fala de ressurreição de animais, 
mas o faz em relação aos seres humanos.  

 

3. Os órgãos do conhecimento ético moral 

 

A proposta de Jeremy Bentham, acima referida, de que a questão 
não é, podem eles [os animais] raciocinar? ou podem eles falar? 
Mas, podem eles sofrer? resultante na conclusão de que a 
capacidade de sofrimento dos animais os inclui na comunidade 
moral não é suficiente para tal conclusão. Antes decorre de uma 
perspectiva utilitarista da vida que exclui órgãos de 
conhecimento moral próprios do ser humano que os animais não 
possuem. Dar direitos aos animais não os protege da crueldade, 
mas a obrigação ética do homem de abster-se da crueldade e que 
os protege. 

Uma sociedade que cada vez mais conhece a realidade a partir das 
experiências há de supervalorizar a sensiencia – capacidade de 
ser sensível - dos animais. A experiência dos sentidos é válida 
quando adequado não sendo necessariamente negativa, e própria 
Bíblia nos revela isso (veja por exemplo 1Jo 1.1-3); sendo, a 
fé cristã baseada em testemunho dos sentidos (ocular) dos 
apóstolos (2Pe 1.16; Lc 1.2).  

Contudo, essa nossa geração é tomada por uma hipertrofia da 
experiência como órgão de deliberação moral, como bem definido 
Charles Hodge:  

 

“Um uso ainda mais amplo da palavra misticismo tem 
sido em certa extensão adotado. Qualquer sistema, quer 
em filosofia quer em religião, que imprime mais 
importância às emoções do que ao intelecto é chamado 
místico. Cousin e Morell, depois dele, arranjam os 
sistemas de filosofia sob os tópicos de 
sensacionalismo, idealismo, ceticismo e misticismo. O 



primeiro faz dos sentidos a fonte exclusiva ou 
predominante de nosso conhecimento; o segundo, o ego, 
em sua constituição e leis, como entendido e 
apreendido pelo intelecto; e o misticismo, as emoções. 
O místico pressupõe que os sentidos e a razão são 
igualmente sem valor e inadequados como fontes de 
conhecimento; que nada pode ser recebido 
confiantemente como verdade, pelo menos nas áreas mais 
elevadas do conhecimento, em tudo o que se relaciona 
com nossa própria  natureza, com Deus e nossa relação 
com ele, exceto o que é revelado ou naturalmente ou 
super naturalmente nas emoções. Há, portanto, duas 
formas de misticismo: uma que admite que as próprias 
emoções sejam as fontes desse conhecimento; a outra, 
que é através  das emoções que Deus torna conhecida a 
verdade da alma (Cours de l´Historie de la 
Philosophie, de Cousin, e History of  Modern 
Philosophy, de Morell, p. 556 ss.).”A razão não é mais 
vista como o grande órgão da verdade; suas decisões 
são estampadas como incertas, falhas e quase sem 
valor, enquanto  os impulsos interiores de nossa 
sensibilidade, desenvolvendo-se  na forma de fé ou de 
inspiração, são defendidos como a verdadeira e 
infalível fonte de conhecimento humano. O processo 
fundamental, pois, de todo o misticismo é reverter a 
verdadeira ordem da natureza e dar precedência ao 
emocional em vez de ao elemento intelectual da mente 
humana” (Morell, p. 560). Isso é declarado como “a 
base comum de todo misticismo”. (Charles Hodge, 
Teologia Sistemática, Editora Hagnos, Sp, 2.001, 
páginas 48/49). 

 

4. Conclusão 

Como vimos, direitos morais para os animais são errados. Os 
direitos morais pertencem apenas a criaturas morais; isso não 
exclui nosso dever moral de abstenção e punição da crueldade. 
Tal dever tem mais a ver com a nossa preservação moral e 
espiritual. Quando Deus nos veda de sermos cruéis, essa 
proibição tem a ver com nossa Redenção e sua consequência é que 
beneficia as outras criaturas. Não há, assim, direitos morais 
dos animais, mas atitudes erradas que são praticadas contra 
eles. O problema da maldade no mundo ainda prossegue no coração 
do homem.  


